PARA CONFESARSE BIEN




San Alfonso Maria de Ligorio
Doctor de la Iglesia

PARA CONFESARSE BIEN

APOSTOLADO MARIANO

www.apostoladomariano.com

SEVILLA



DEL SACRAMENTO DE LA PENITENCIA

1. Es la Penitencia el sacramento por el cual nuestros pecados,
cometidos después del Bautismo, quedan borrados en virtud de la
absolucion del confesor, ya que a los sacerdotes es a quienes Jesucristo dio
el poder de perdonar los pecados cuando dijo: A quienes perdonareis los
pecados, perdonados les son, y a quienes los retuviereis, retenidos quedan
(Jn. 20,22). Por eso el Concilio de Trento lanza anatema contra quien osare
afirmar que este sacramento no tiene la virtud de perdonar los pecados
(Sess. 14, Cdnones de Poenit., can. 1 y 3).

Con el sacramento de la Penitencia no solo recobra el pecador la
divina gracia, mas también el mérito de las buenas obras hechas
anteriormente en gracia de Dios y que por el pecado habia perdido.

También recibe el alma nueva fortaleza para resistir a las tentaciones,
pues, como dice el Tridentino (Sess. 6), nos renovamos en el espiritu de
nuestra mente.

Todas estas gracias que decimos se reciben en virtud de los méritos
de la Pasion de Nuestro Sefior Jesucristo.

Para recibir el sacramento de la Penitencia tres cosas principalmente
se requieren por parte del penitente: 1., que tenga dolor de sus pecados,
junto con el propdsito de no tornar a cometerlos; 2.%, que manifieste
integramente las culpas que cometio; 3.%, que satisfaga la penitencia
impuesta por el confesor.

Se comprende que para que el penitente pueda declarar todos sus
pecados y arrepentirse de ellos, necesita hacer previamente un cuidadoso
examen de conciencia.



§ 1.—Del examen de conciencia

2.  Consiste este examen en escudrinar cuidadosamente el interior del
alma, a fin de recordar todos los pecados cometidos desde la ultima
confesion bien hecha.

En este examen unos pecan por exceso y otros por defecto.

Pecan por exceso los escrupulosos, los cuales, aunque mucho se
examinen, jamas quedan satisfechos; y tanto les preocupa la exploracion
de su conciencia, que ya ni se cuidan de mover la voluntad al dolor de los
pecados y al propdsito de la enmienda.

Y sucede ademas que, a causa de los escrupulos, se les hace la
confesion tan enojosa, que cuando van al confesionario se diria que
marchan al tormento.

No es necesario hacer un examen esmeradisimo, basta, sencillamente,
que se haga con esmero, es decir, que el individuo ponga atencion en
recordar todos los pecados cometidos a partir de la Gltima confesion. La
diligencia en el examen sera mayor o menor, segun el estado de conciencia
del penitente; y asi, el que se confiesa a vueltas de mucho tiempo y ha
cometido muchos pecados mortales, deberda examinarse mas
cuidadosamente que aquel otro que se confiesa a menudo y que solo rara
vez ofende a Dios.

Si hecho el examen con la debida diligencia, quedase olvidado algin
pecado grave, ¢ste también se perdona, siempre y cuando el penitente
tenga dolor general de todas sus culpas; pero le queda la obligacion de
manifestarlo en la préxima confesion que hiciere.

Cuando el confesor dice a un alma escrupulosa que no necesita
examinarse mas o que basta ya de confesion, el alma debe callar y
obedecer. Dice San Felipe Neri que “aquellos que desean adelantar en 1<?s
caminos de Dios deben obedecer al confesor, el cual representa al mismo
Dios; quien asi obra, puede estar seguro de no tener que dar cuenta a Dios
de sus actos”. Y San Juan de la Cruz decia: “No someterse a las
indicaciones del confesor es soberbia y falta de fe”. Si; porque el Senor ha
dicho, hablando de sus ministros: Quien a vosotros oye, a Mi me oye (Le.

10, 16).

Con todo, jojald hilasen todos asi de fino! Por lo comun, las almas
escrupulosas son de conciencia delicada. Con sélo que obedezcan, van
seguras.



Lo triste es que la mayor parte de los cristianos, después de cometer
pecados a granel y de echarlos en olvido, se dan por muy satisfechos si, al
confesarse, sueltan los pecados que en el momento les van viniendo a la
memoria, con lo cual se exponen a no declarar ni la mitad de los pecados
que tienen. Semejantes confesiones no valen nada, y mejor seria no
hacerlas.

Refiere el historiador Nicio de Eritrea que un joven acostumbrado a
hacer estas confesiones, asi, a la buena de Dios, mando llamar en la hora
de su muerte a un confesor; pero se dio mas prisa el demonio, el cual se le
presentd trayéndole una larga lista de pecados que por falta de examen
venia olvidando en sus confesiones anteriores. A la vista de lo cual el
desdichado joven perdid toda su esperanza de salvarse y acabdé muriendo
sin confesion y desesperado.

Un buen cristiano no deja de hacer diariamente su examen de
conciencia por la noche y el acto de contricion.

Cuéntase de un fervoroso religioso que, avisado por el Superior de
que, en vista del peligro de muerte en que se hallaba, debia ir preparando
ya las cuentas de su alma, exclamo6: “iBendito sea Dios! Durante treinta
anos he examinado a diario mi conciencia y a diario he hecho confesion
como si cada dia fuera el postrero de mi vida”.

Vosotros, por lo menos, hermanos mios, cuando vayais a confesaros,
haced esto: buscad en la iglesia un lugar recogido, dad enseguida gracias a
Dios por haberos sufrido hasta el momento presente y pedidle os ilumine
para conocer el nimero y gravedad de vuestras culpas. Hecho lo cual,
recorred con el pensamiento los lugares donde estuvisteis, las personas con
quienes habéis tratado, las ocasiones de pecar en que os visteis desde la
ultima confesion, y, con estas circunstancias a la vista, observad las faltas
que en ese tiempo hubierais cometido de pensamiento, palabra u obra;
reparad muy particularmente en los pecados de omision, sobre todo si sois
jefes de familia, funcionarios publicos o cosa por el estilo, ya que estos
pecados, generalmente, se descuidan en la confesion.

Y quien haya incurrido en diversas especies de pecados y quiera
hacer un examen mas cuidadoso, siga uno a uno los Mandamientos y vea
en cual de ellos ha faltado y si fue mortal o sélo venialmente.

El que por desgracia tenga sobre su conciencia un pecado mortal,
procure confesarse inmediatamente, puesto que a cada momento puede
morir y condenarse.



—Es que yo acostumbro a confesarme por Pascua o Navidad —diran
algunos.

Pero ;y quién te asegura que durante ese intervalo de tiempo no te va
a sorprender una muerte repentina?

—Espero que Dios no lo permitira asi.

—Pero y si lo permite?

Muchos que decian “luego, luego me confesaré”, ahora estan en el
infierno, porque vino la muerte sin darles tiempo a confesarse.

(13

Narra San Buenaventura en la “Vida de San Francisco “, que,
hallandose el Santo en sus correrias apostolicas, le ofrecid un distinguido
caballero alojamiento en su casa. Francisco, lleno de agradecimiento,
puesto en oracion, rezaba por ¢€l, cuando he aqui que Dios le revela que
aquel su bienhechor amigo esta en pecado mortal y que la muerte le ronda
de cerca. El santo se lo avisa inmediatamente y hace que se confiese con
su compaifero, que era sacerdote. Poco después se sentaba el caballero a la
mesa para comer; pero no habia tomado aun el primer bocado, cuando re-
pentinamente le dio un sincope, en el cual murio.

La misma desgracia tuvo un pecador que, por diferir la confesion, se
perdio para siempre.

Refiere el Venerable Beda que un individuo, piadoso en un principio,
fue enfridndose en su fervor hasta caer en pecado mortal. Queria
confesarse, pero cada dia dejaba la confesion para el siguiente. Cayo
gravemente enfermo, y aun entonces daba largas a la confesion, diciendo
que ya la haria luego con mejor disposicion.

Pero llegd la hora del castigo: le sobrevino un mortal desmayo,
durante el cual pareciole ver como el infierno se abria debajo de sus pies.
Recobro el sentido y todos los circunstantes le exhortaban a confesarse; a
lo que ¢l respondid: ““jYa no es hora, estoy condenado!” Y como
continuaran animandole, afiadio: “Perdéis el tiempo; estoy condenado; ya
el infierno me abre sus fauces, y en €l veo a Judas, a Caifas y a quienes
causaron la muerte de Jesucristo, y veo el lugar que cerca de ellos me esta
reservado, porque, como ellos, yo también despreci¢ la sangre de Cristo al
diferir por tanto tiempo la confesion™.

El infeliz muri6 impenitente y con tales muestras de desesperacion,
que fue enterrado como un perro, fuera de sagrado, sin que nadie rezase
por ¢l.



8. En cuanto a los pecados veniales, bien esta el confesarlos, ya que
también se perdonan por la absolucion sacramental; pero no es necesario,
porque, como dice el Concilio de Trento, pueden perdonar-, se por otros
medios distintos de la confesion, verbigracia, haciendo actos de contricion
o de amor de Dios o rezando con devocion el Padrenuestro.

9. — (Y se perdonan los pecados veniales con agua bendita?

—Se perdonan. No es que el agua los borre directamente y per se,
sino indirectamente, por via de impetracion, en cuanto que la Iglesia, con
la bendicion del agua, impetra para los fieles que de ella se sirven actos de
arrepentimiento y de amor, que son los que borran los pecados. Por eso, al
tomar el agua bendita, conviene hacer un acto de dolor o de amor a Dios, a
fin de que por ¢l nos perdone el Sefior todos los pecados veniales que
mancillan nuestra conciencia.

También ayuda el agua bendita para despertar en nuestro animo la
devocidn y para ahuyentar las tentaciones del demonio.

Cuenta Surio de un monje que, estando para morir, rogd a su prior
espantase un negro pajarraco que estaba posado en la ventana. El prior la
roci0 con agua bendita, y el pajaro, que no era sino el demonio,
desapareci6 al instante. Asimismo refiere el P. Ferreri de un monje
cluniacense, quien, hallandose proximo a la muerte, vio su habitacion
invadida de demonios; se esparcid agua bendita y los demonios
desaparecieron como por ensalmo.

10. Pero sigamos. Hemos hablado del examen que debe hacerse de
los pecados mortales y veniales. Cabe aqui preguntar:

—Y (qué pecado cometera quien realiza una mala accion con la duda
de si sera pecado mortal o solamente venial?

Habrd cometido pecado mortal, pues se expuso a ofender a Dios
gravemente; lo que debiera haber hecho era salir de la duda antes de hacer
nada. Si en lo pasado no obrd asi, es preciso lo declare en la confesion,
acusandose por lo menos de su falta tal como esté en la presencia de Dios.

Pero si se trata de escrupulosos, los cuales en todo tiene duda, la regla
que deben seguir es otra: que obedezcan al confesor. Si éste les manda no
hacer caso de las dudas y obrar en contra de sus escrupulos, aténganse a
ello exactamente; de lo contrario, haran inttil todo remedio espiritual.

11. Antes de proseguir adelante, a todos recomiendo hacer una
confesion general si todavia no la han hecho.

6



Y no me refiero unicamente a aquellas personas cuyas confesiones
fueron o sacrilegas, porque callaron pecados por vergiienza, o nulas, por
haberlas hecho sin examen o sin dolor; hablo también para todos aquellos
que desean convertirse firmemente a Dios.

La confesion general es un medio poderoso para lograr un verdadero
cambio de vida. Santa Margarita de Cortona, convertida ya, consiguio
hacerse, por la confesion de todos sus pecados, tan amada de Dios, que el
Sefor le hablaba y le decia;

— jPecadora mia, pobrecita mia!
Un dia le pregunt¢ ella con humildad:
— (Cuando sera, Senor que os oiga llamaros hija mia?

—Te llamaré hija mia —Ile respondid Jesucristo— cuando hayas
hecho confesion general de toda tu vida.

La hizo la santa, y desde entonces siempre le dio Jesucristo en sus
coloquios el nombre de Aija.

§ 2.—Del dolor

12. Tan necesario es el dolor para el perdon de los pecados, que sin
¢l ni el mismo Dios (por lo menos segiin su providencia ordinaria) puede
perdonarlos. Si no hiciereis penitencia, todos igualmente pereceréis (Le.
13,3).

Puede ocurrir que un pecador se salve, aun muriendo sin examen y
sin confesion de sus pecados. Es el caso del que, no teniendo a mano un
sacerdote o faltandole tiempo para confesarse, hace un acto de verdadera
contricion. Mas salvarse sin dolor es totalmente imposible.

De ahi el gran error de algunas personas que, al prepararse para la
confesion, ponen todo su afan en recordar los pecados, sin preocuparse
nada de dolerse de ellos.

A Dios, pues, debemos pedir insistentemente este dolor; y antes de
acercarnos al confesionario, bueno sera rezar una Avemaria a la Virgen de
los Dolores pidiéndole nos alcance verdadero dolor de nuestras culpas.

El dolor, para que tenga la eficacia de borrar nuestros pecados, tiene
que tener cinco condiciones; a saber: que sea verdadero, sobrenatural,
sumo, universal y confiado.



13. 1.° Debe ser verdadero, es decir, de corazéon y no solamente de
palabra. Asi define el dolor el Concilio de Trento: “Un pesar del alma y un
aborrecimiento de los pecados cometidos, con propodsito de no cometerlos
mas”. Es preciso, pues, que el alma, a la vista de sus culpas, tenga
verdadera compuncion y pesar y amargura y las deteste y abomine, como
hacia el penitente rey Ezequias: Repasare delante de Ti con amargura de
mi alma todos los arios de mi vida (Js, 38,15).

14. 2.° Debe ser sobrenatural, esto es, animado por un motivo
sobrenatural y no por sentimientos puramente naturales, como seria
arrepentirse del pecado por los dafios que trajo a la salud del cuerpo o a los
bienes de fortuna o a la buena reputacion; estos motivos son naturales y
nada aprovechan.

Debe ser, pues, sobrenatural el motivo de nuestro dolor,
arrepintiéndonos del pecado o por su fealdad o por la injuria que supone a
la bondad infinita de Dios, o por haber merecido con ¢l el infierno o haber
perdido los derechos al cielo. Seglin estos motivos, el dolor serd o de
perfecta contricion o dolor imperfecto, llamado también de atricion, como
luego diremos.

15. 3.° Debe ser sumo, lo cual no quiere decir que haya de ir
acompafado de lagrimas o de afliccion sensible; basta que en la voluntad
sea apreciativamente sumo, es decir, que estimemos la ofensa hecha a Dios
como el mayor mal que podia sucedernos. Adviertan esto aquellos
espiritus pusilanimes que se apenan porque no sienten de una manera
sensible el dolor de sus culpas; basta que se arrepientan con la voluntad, es
decir, que quieran arrepentirse, que prefieran haberlo perdido todo antes
que haber ofendido a Dios. Santa Teresa daba esta regla excelente para
conocer si un pecador tenia verdadero dolor de sus pecados: si tiene
buenos propositos y esta dispuesto a perderlo todo antes que la gracia de
Dios, tranquilicese, que su dolor es verdadero.

16. 4.° Debe ser universal, incluyendo todas las ofensas graves
hechas a Dios, de suerte que no haya en el alma ni un solo pecado mortal
que ella no deteste sobre todo otro mal. Pecado mortal he dicho, pues
tratandose de veniales no es preciso arrepentirse de todos, ya que pueden
perdonarse unos sin que se perdonen los demas, con tal que haya de
aqueéllos verdadero arrepentimiento.

Tengan esto presente los que soélo llevan a la confesion faltas
veniales: que si no tienen dolor, sus confesiones son nulas, y que si quieren

8



recibir la gracia de la absolucion, deben tener dolor, por lo menos, de
alguno de los pecados que confiesan u ofrecer materia cierta declarando
alguna culpa de la vida pasada y de la cual tengan verdadero dolor.

17. Esto en cuanto a pecados veniales se refiere. Pues en cuanto a los
mortales, es necesario que el dolor se extienda a todos; de lo contrario,
ninguno quedaria perdonado. La razéon es que ningin pecado mortal se
perdona sin la infusion de la gracia divina en el alma, pero esta gracia es
incompatible con el pecado mortal; de ahi que no pueda perdonarse uno si
no se perdonan todos.

Se cuenta de San Sebastian martir que, como tuviese la virtud de
curar las enfermedades con la sola senal de la cruz, fue cierto dia a
buscarlo el prefecto de la ciudad, Cromacio, para que lo curase de su en-
fermedad. El santo le prometio la salud, pero a condicion de que antes
quemase los idolos que en su casa tenia. Los quemo el enfermo,
quedandose con uno solo, a que tenia particular estima. Como la enfer-
medad no desaparecia, se quejo de ello a San Sebastian, el cual le dijo que,
pues se habia reservado un idolillo, de nada le valia haber tirado al fuego
todos los demas.

Lo mismo pasa con el pecador: nada importa que se arrepienta de
algunos pecados mortales si no se arrepiente de todos. Pero no es necesario
que el pecador que tiene muchos pecados graves vaya detestandolos uno
por uno; basta que extienda a todos ellos un dolor general, en cuanto que
son ofensas graves contra Dios; y asi, aunque algun pecado quedase
olvidado, se le perdonard también.

18. 5.° Debe ser confiado, es decir, acompafiado por la esperanza del
perdon; de lo contrario, seria como el dolor de los condenados, quienes
también detestan sus culpas (no por ofensas a Dios, sino por ser causa de
sus tormentos) pero sin esperanza ninguna de perdon. También Judas se
arrepintio de su traicion: Porqué entregando la sangre del Justo (Mt. 27,4).
Mas como no confio en el perdon, murid desesperado colgandose de un
arbol.

Cain reconocié igualmente su delito de haber matado a su hermano
Abel, pero desesperd del perdon diciendo: Mi maldad es tan grande, que
no puede haber para mi perdon (Gen. 4,13); y asi, murié condenado.

Dice San Francisco de Sales que el dolor de los verdaderos penitentes
esta lleno de paz y de consuelo, porque cuanto mas les pesa haber ofendido
a Dios, tanto mas confian en su perdon y tanto mas crece el consuelo. Por

9



eso decia San Bernardo: “Sefior, si tan dulce es llorar por Ti, ;qué sera
gozar de Ti?”.

Estas son, pues, las condiciones que ha de tener el dolor para que por
¢l pueda alcanzar el alma en la confesion el perdon de Dios.

19. EI dolor puede ser de dos clases: perfecto o imperfecto. El
perfecto se llama de contricidn, y el imperfecto, de atricion.

Dolor de contricidn es el que tenemos por haber ofendido a la divina
bondad. Ensefian los tedlogos que la contricion es un acto formal de
perfecto amor a Dios, puesto que el alma contrita, si se arrepiente de
haberle ofendido, es precisamente por un impulso de amor a su bondad
infinita. De ahi que una excelente manera de prepararse a la contricion sea
hacer previamente actos de amor para con Dios, diciendo: “Dios mio,
porque sois la bondad inmensa, yo os amo sobre todas las cosas, y porque
0s amo, me pesa sobre todo mal haberos ofendido”.

15. El dolor de atricion es un pesar de haber ofendido a Dios por un
motivo menos perfecto, como seria, por la fealdad del pecado o por los
males que del pecado se siguen, como son perder la gloria eterna y hacerse
reo del infierno.

Tenemos, pues, que la contricion es un pesar de haber pecado por la
injuria que hicimos a Dios, y la atricion, un pesar de haber ofendido a Dios
por el mal que acarreamos sobre nosotros mismos.

20. Con la contricion se recibe al punto la gracia, aun antes de
recibir en el sacramento la absolucion del confesor; pero esto a condicion
de que el penitente tenga intencion, por lo menos implicita, de confesarse.
Asi lo ensefa el Concilio de Trento: “Aunque a veces acontezca que la
contricion sea un perfecto acto de amor y que reconcilie al hombre con
Dios antes de recibir este sacramento’’

21. Con la atricion no se recibe la gracia sino cuando a ella se une la
absolucion sacramental, como declara el mismo santo Concilio: “Aunque
(la atricion) de suyo, sin el sacramento de la Penitencia, no baste para
justificar al pecador, sin embargo lo dispone para recibir la divina gracia en
este sacramento” (Sess. 14). La palabra “dispone” entiéndese, segun expli-
ca Gonet y es sentencia comunisima de los doctores, de aquella
disposicion proxima con la cual se comunica la gracia en el sacramento, y
no de una disposicion remota, ya que la atricion, aun fuera del sacramento,
es un acto bueno que dispone a la gracia; ahora bien, el Concilio habla de

10



una disposicion en orden al sacramento (in sacramento Poenitentiae);
luego necesariamente debe entenderse de una disposicion proxima.

22. Se mueve aqui la cuestion de si para recibir la absolucion de los
pecados es preciso que la atricion vaya unida con un acto de amor inicial,
esto es, con un comienzo de amor.

No cabe duda de que para la justificacion se requiere este amor
inicial, pues el citado Concilio declara que una de las disposiciones para
que el pecador se justifique es que comience a amar a Dios: “Empiezan
amando a Dios como a fuente de la justificacion” (Sess. 6).

Pero jen qué ha de consistir este comienzo de amor? Ahi estd la
dificultad.

Seglin unos, en un acto de amor a Dios predominante, es decir, que el
pecador ame a Dios sobre todas las cosas.

Mas no dicen bien, porque quien ama a Dios sobre todas las cosas, ya
lo ama con amor perfecto, y el amor perfecto borra todo pecado.

Por Urbano VIII fue condenada la siguiente proposicion de Miguel
Bayo, segiin la cual el amor a Dios podia coexistir con el pecado: “La
caridad, que es plenitud de la ley, no siempre va unida a la remision de los
pecados”. Pero ;cudl es ese amor a Dios, con el cual esta cumplida la ley,
sino el amor predominante por el cual amamos a Dios sobre todas las co-
sas? Ensefia Santo Tomas que amando a Dios sobre todas las cosas ya esta
cumplido el precepto de Jesucristo: Amards al Serior tu Dios con todo tu
corazon (Mt. 22,3). He aqui las palabras del santo: “Cuando se nos manda
amar a Dios con todo el corazon, entiéndese que debemos amarle sobre
todas las cosas”. Por consiguiente, quien ama a Dios sobre todas las cosa
no puede estar en pecado. Y lo confirma el Angélico en otro lugar
diciendo: “El acto del pecado mortal es contrario a la caridad, que consiste
en amar a Dios sobre todas las cosas”. De donde concluye: “La caridad no
puede permanecer junta con el pecado mortal”. Tenemos ademés muchos
textos de la Sagrada Escritura donde se afirma que el que a Dios ama es
amado por Dios: Yo amo a los que me aman (Prov.8,17); Quien me ama,
sera amado de mi Padre, y Yo tambien lo amaré (Jn. 14,21); Quien
permanece en el amor, en Dios permanece y Dios en ¢l (Jn. 4,16); La
caridad cubre la muchedumbre de los pecados (1 Pt. 4,8).

23. De ahi se sigue que toda contricion (la cual, como acabamos de
decir, es también acto de caridad) aunque sea remisa, con tal de que sea
contricion, perdona todas las culpas graves. Por eso escribe el maestro

11



Angélico: “Por pequefio que sea el dolor, si es tal que llega a ser
contricion, borra todo pecado” (Suppl. 9.5 a 3).

24. Esto supuesto, si por amor inicial, unido a la atricion, se quisiese
entender el amor predominante, es cosa descaminada, porque, aun siendo
amor remiso y no intenso, siempre seria amor perfecto y, por tanto, no
seria atricion, sino contricion; y si la atricion necesaria fuese €sa, todo
pecador iria ya justificado al confesionario, y tendriamos que el sacra-
mento de la Penitencia no seria sacramento de muertos, sino de vivos, y la
absolucion no seria absolucidon propiamente, sino mas bien una simple
declaracion de una absolucion verificada ya en el alma, como pretendia
Lutero. Lo cual no puede afirmarse, segin declard el Concilio de Trento

(Sess. 14).

En conclusion, el amor inicial que debe acompaiiar a la atricion no es
necesario sea un amor predominante, sino que basta un simple principio de
amor, cual es el temor de los castigos eternos. El temor de Dios es el
principio del amor (Eclo. 25,16). Asimismo, la voluntad de no ofender
mas a Dios ya es un principio de amor, y lo es también la esperanza del
perdon y de los bienes eternos que el Senior promete. “Por el mero hecho
—dice Santo Tomas— de esperar de otra persona algin bien, ya
empezamos a amarla”. Por eso, al confesarnos conviene unir al acto de
dolor un acto de esperanza de que por los méritos de Jesucristo seremos
perdonados. “Con esta esperanza —dice el Concilio de Trento— debe pre-
pararse el penitente a recibir de Dios la remision de sus culpas™.

25. Notaremos todavia que, para que haya dolor de atricion, no basta
el temor de los castigos temporales con que a veces el Sefor castiga en
esta vida a los pecadores. Los doctores ensefian que asi como la pena del
pecado mortal es eterna, asi también el motivo del dolor deben ser los
castigos eternos.

Adviértase ademas que en el acto de atricion no basta que el pecador
se arrepienta Unica y exclusivamente de haber merecido el infierno, sino
que debe arrepentirse de haber ofendido a Dios, por el infierno merecido.

Recordemos también lo que dice el Concilio de Trento: que el acto de
atricion debe ir acompafiado no solo de la esperanza del perdon, sino
ademas de la resolucion de no pecar mas: “Con la esperanza del perdon
excluya la voluntad de pecar”.

He aqui, pues, como se hace el acto atriciéon: “Dios mio, me
arrepiento sobre todo otro mal de haberos ofendido, porque con mis

12



pecados he perdido el cielo y me he hecho merecedor de los eternos
castigos del infierno”.

Y el acto de contricidon: “Dios mio, porque sois bondad infinita, os
amo sobre todas las cosas; y porque os amo me pesa y me arrepiento sobre
todo mal de cuantas ofensas os hice a Vos, sumo bien. No mas pecar, Dios
mio; prefiero morir antes que volver a ofenderos”.

Y adviértase, finalmente, que aunque la sola atricién baste, como se
ha dicho, para conseguir la gracia en este sacramento, conviene, sin
embargo, que todos los que se acercan a la confesion anadan, para mayor
seguridad y provecho, el acto de atricion al de contricion.

§ 3:—Del proposito

26. Dolor y proposito van inseparablemente unidos; por eso el dolor
se define una detestacion del pecado cometido, con proposito de no volver
a cometerlo mas.

No se concibe en el alma verdadero dolor de sus pecados sin un
proposito de no volver a ofender a Dios.

Pero para que el propodsito sea verdadero ha de tener estas tres
condiciones: que sea firme, universal y eficaz.

27. 1.° Ha de ser firme, de suerte que el penitente esté resuelto a
padecer cualquier mal antes que ofender a Dios.

Hay quienes dicen:

— Padre, yo no quisiera ofender a Dios, pero las ocasiones, mi propia
debilidad, me haran caer; yo quisiera..., pero me va a ser dificil
mantenerme fiel.

—Hijo mio, td no tienes proposito verdadero, y por eso dices
quisiera, quisiera. Pues has de saber que de estos quisiera esta lleno el
infierno. Esa tu disposicion se llama veleidad y no proposito.

El verdadero proposito, como acabo de decir, es una firme resolucion
de la voluntad de sufrir cualquier mal antes que tornar al pecado. Es cierto
que nos rodean las ocasiones malas y que somos debiles, sobre todo si
hemos contraido la costumbre de algun vicio; y cierto, por otra parte, que
el demonio tiene mucho poder, pero mayor es el de Dios, y con su ayuda
podemos vencer todas las tentaciones del infierno. Todo lo puedo —decia
San Pablo— en Aquel que me conforta (Fil. 4,13). Es verdad que siempre

13



debemos temer de nuestra debilidad y desconfiar de nuestras propias
fuerzas; pero también debemos confiar en Dios, con cuya gracia
triunfaremos de todos los asaltos de nuestros enemigos. Invocaré a Yavé...
—exclamaba David— y de mis enemigos seré salvo (Sal. 18,4). Quien a
Dios se encomienda en las tentaciones, nunca jamas caera.

—Padre, yo me he encomendado a Dios y, sin embargo, la tentacion
insistio.

—Pues insiste t también en implorar el auxilio divino mientras dure
la tentacion, y no caeras. Dios es fiel y no permitird que seamos tentados
sobre nuestras fuerzas: Fiel es Dios —dice San Pablo— y no ha de
permitir que sedis tentados mdas de lo que podeis (1 Cor. 10-13). El ha
prometido dar su ayuda a quien se la pide: Todo el que pide, recibe (Mt.
7,8). Y esta promesa la hace a todos: fodo el que pide (sea justo o pecador)
recibe. Asi es que no hay excusa para el pecador, puesto que si a Dios
acude. Dios extendera su mano y lo sostendra para que no perezca. Por eso
el que peca, peca por su culpa, porque, una de dos, o es que no quiere
implorar el auxilio de Dios, 0 es que no quiere servirse del auxilio que
Dios le ofrece.

28. 2.° El proposito ha de ser universal, extendiéndose a todo pecado
grave. Saul recibio del Sefior la orden de matar a todos los amalecitas y a
todos sus ganados y quemar todos sus ajuares. Pero ;qué hizo Saul? Mato,
s, muchos hombres y muchas bestias y quemo gran cantidad de cosas, mas
perdond la vida al rey y guardd lo mas precioso del botin. Esta
desobediencia le costd la maldicion de Dios. Hay muchos pecadores que
imitan a Saudl: se resuelven a no pecar, pero se reservan ciertas amistades
peligrosas, ciertos rencores al projimo con deseos de venganza. Es como si
quisieran partir su corazon y dar la mitad a Dios y la otra mitad al demo-
nio, con lo cual alegran al demonio, pero no a Dios.

Conocida es la historia de Salomon y de las dos madres que
altercaban sobre la propiedad de sus hijos, uno muerto y otro vivo.
Salomoén decreta: cortese el nifio vivo en dos partes y se entregue la mitad
a la una y la mitad a la otra. La falsa madre callaba y holgabase de la
sentencia, pero la verdadera madre exclamo: De ninguna manera, senior;
antes que ver muerto a mi hijo, prefiero que lo lleve ella entero (3 Reg.
3,26). Por donde comprendi6 Salomoén cudl era la verdadera madre del
nifio vivo y a ella se lo entreg6. De la misma manera el demonio, que no es
padre, sino enemigo nuestro, se alegra de llevarse parte de nuestro
corazon; mas a Dios no le place el reparto; lo quiere todo para si. Nadie —

14



dice Jesucristo— puede servir a dos seriores (Mt. 6,24). Dios no admite
servidores que pretendan servir a dos sefiores; El quiere ser nuestro tinico
Sefor, y con toda justicia se niega a compartir la posesion del hombre.

29. Estamos, pues, en que el proposito debe ser universal, por
manera que se extienda a todos los pecados mortales. Digo mortales
porque, tratandose de veniales, puede darse proposito de evitar unos si y
otros no, y, con tal propdsito, ser buena la confesion.

No obstante, las almas temerosas de Dios se resuelven también a
evitar todo pecado venial deliberado cometido a sabiendas, y de las faltas
indeliberadas y hechas sin pleno conocimiento, su proposito es de cometer
las menos posibles, porque querer evitarlas todas es imposible, dada
nuestra natural flaqueza. S6lo Maria Santisima se vio libre de toda culpa
venial aun indeliberada, segun declaracion del Concilio de Trento cuando
dice: “...ser imposible evitar durante la vida todos los pecados, aun los
veniales, si no es por especial privilegio de Dios, como de la
bienaventurada Virgen afirma la Iglesia”. Esta es una de las razones mas
poderosas que demuestran la concepcion inmaculada de la Madre de Dios,
porque, de haber contraido la mancha original, no hubiera podido,
naturalmente, verse libre de todo pecado venial, por lo menos de alguno
indeliberado. Pasemos adelante.

30. 3.° El propésito ha de ser eficaz, es decir, que mueva al alma a
tomar los medios para evitar el pecado en lo venidero.

Uno de los medios mas necesarios es apartarse de las ocasiones de
pecar. Aqui hay que poner atencion. jSi los hombres cuidasen de evitar las
malas ocasiones, no caerian en tantos pecados y muchas almas se librarian
de caer en el infierno! Poca ganancia hace el demonio sin la ocasion por
aliada; pero cuando una persona se mete en ella voluntariamente, sobre
todo en materia de impureza, la caida es moralmente inevitable.

16. Hay que distinguir aqui la ocasion proxima y la remota.

Remota es la que en todas partes se presenta o, dicho de otra forma,
aquella en que rara vez el hombre peca.

Proxima es la ocasion que de por si y de ordinario induce a pecar,
como seria, por ejemplo, para un joven el trato frecuente y sin necesidad
con mujeres procaces o de dudosa reputacion.

También es proxima aquella en que uno muchas veces peco.

15



Hay ocasiones que no son proximas para la generalidad y si en
particular para alguna persona que en ellas, sea por mala inclinacion, sea
por la fuerza de un habito vicioso contraido, cay6 con frecuencia.

31. Se hallan, pues, en ocasion proxima: a) los que retienen consigo
en casa alguna persona con la que a menudo pecaron; b) los que concurren
a aquellos lugares, publicos o particulares, donde muchas veces ofendieron
a Dios con rifias, borracheras o deshonestidades; ¢) los que con ocasion del
juego cometieron con frecuencia fraudes, provocaron altercados o
blasfemaron.

Ahora bien, ninguno de éstos puede ser absuelto si no promete
firmemente huir de la ocasion, pues el mero hecho de exponerse a ella,
aunque ningun acto malo llegase a perpetrar, ya constituye para ¢l pecado
grave.

Y si la ocasion voluntaria es actualmente in esse ('), no puede ser
absuelto el penitente, como ensenid San Carlos Borromeo en su Instruccion
a los confesores, si antes no quita de hecho la ocasion, pues siendo esto
cosa de mucho esfuerzo, si el penitente no lo hace antes de recibir la
absolucion, dificilmente lo hara después de absuelto.

32. Mucho menos capaz de absolucion es el que se resiste a dejar la
ocasidon, contentandose con prometer no volver a las andadas. Dime,
hermano, ;pero ti crees que no va a arder la estopa puesta al fuego?
Entonces ;coOmo te las prometes de no caer si te pones en la ocasion?
Vuestra fortaleza —dice Isaias (1,31) — serd igual a la pavesa de la
estopa... Una y otra arderdan en el fuego que nadie apagard. Nuestra
fuerza sera como la estopa, que arde en el fuego sin resistencia.

Obligado una vez el demonio a responder cudl era el sermdn que mas
le disgustaba, dijo: “El sermén de las ocasiones”. Al demonio le basta con
que no abandonemos la ocasion; todo lo demas —propdsitos, promesas,
juramentos— le tiene sin cuidado, porque mientras no se deje la ocasion se
seguird pecando. La ocasion, sobre todo en materia de impudicia, es a
manera de venda en los 0jos, que no nos deja ver nada, ni Dios, ni cielo, ni
infierno. En suma, la ocasion nos ciega; y un ciego ;coémo podra atinar con
la senda del cielo? Marchara por el camino del infierno sin saber adonde
va. /Y por qué? Porque nada ve.

' La ocasion préxima voluntaria 1lamase in esse o continua cuando uno

habitualmente o de continuo la tiene en sus manos, verbigracia, vivir con una
manceba, tener en su propia biblioteca un libro pornografico, etc.

16



Quien se halla en ocasion debe esforzarse por apartarse de ella; de lo
contrario, nunca rompera con el pecado.

33. Insistimos en advertir que para ciertos individuos de torcidas
inclinaciones o habituados a algin vicio, principalmente de lujuria, para
ellos son proximas o cuasi proximas; y de ellas tienen que alejarse si no
quieren volver de continuo al vomito de la culpa.

34. —Pero, Padre —dira quizéa alguno—, yo no puedo desprenderme
de tal persona, no puedo salir de aquella casa sin grave perjuicio mio.

—Bien; esto quiere decir que la ocasion en que estas no es voluntaria,
sino necesaria. Y si es necesaria y no la quieres dejar, debes procurar, por
lo menos, convertirla en remota en el empleo de las oportunas cautelas.

Y cuales son esas cautelas? Tres: frecuencia de sacramentos,
oracion y evitar toda familiaridad con el complice de tu pecado.

a) La frecuencia de los sacramentos de la Confesion y Comunion seria,
por una parte, el mejor remedio; pero hay que tener presente que en las
ocasiones proximas necesarias de incontinencia es gran remedio diferir la
absolucion, a fin de que el penitente ponga mayor empefio en el uso de las
otras dos cautelas, es decir, en encomendarse mucho a Dios y en huir del
trato familiar a que antes aludimos.

b) También es muy conveniente renovar, ya desde la mafiana al
levantarse, el proposito de no pecar; y luego, no sélo por la mafiana, sino a
menudo durante el dia, invocar al Senor delante del Sagrario o a los pies
de un crucifijo, asi como también a Maria Santisima, pidiéndoles su
auxilio para no reincidir.

c¢)  De suma importancia es la tercera cautela, que consiste en evitar toda
familiaridad con la persona complice, no quedandose a solas con ella,
procurando no fijar en su rostro la mirada y evitando hasta su
conversacion. Y si por necesidad hay que tratar con ella algiin asunto, sea
como a la fuerza y fingiendo repugnancia con cualquier pretexto. Esto es
lo mas importante para lograr que una ocasion prOxima venga a ser
remota; pero en la practica sera cosa dificil si el penitente recibio ya la
absolucion. Por lo cual conviene que en casos semejantes la difiera el
confesor hasta tanto que la ocasion proxima no se haya trocado en remota,
cosa que no se consigue ni en ocho ni en quince dias, sino que hace falta
un mayor espacio de tiempo.

17



35. Y si acontece que, a pesar de cuantos remedios hemos dicho,
continuara el penitente siempre igual en sus recaidas, ;qué habria que
hacer?

El Unico remedio que entonces queda es el que indica el Evangelio:
Si tu ojo derecho te es ocasion de tropiezo, arrancalo y échalo lejos de ti
(Mt. 5,29), porque es preferible —dice Jesucristo— quedar sin un o0jo por
ir al cielo, que con los dos irse al infierno. Por consiguiente, la disyuntiva
en estos casos es o alejarse de la ocasion, cueste lo que cueste, o con-
denarse.

§ 4.—De la confesion

Y vengamos ya a la confesion de los pecados. La Confesion, si ha de
ser buena, tiene que ser integra, humilde y sincera.

SECCION 1.*
Integridad de la confesion

36. A quien ha ofendido a Dios gravemente no le queda mas
remedio, si quiere escapar de la condenacidon eterna, que confesar su
pecado.

—Pero [y si me arrepiento de todo corazén? ;Y si hago penitencia
durante mi vida entera? ;Y si me voy a un desierto a alimentarme de
hierbas y a dormir sobre el santo suelo?

—Puedes hacer lo que quieras; pero si no confiesas el pecado que
cometiste y que tienes en tu memoria, no habra perdon para ti. Digo que
tienes en tu memoria, porque si lo olvidaste sin culpa tuya, y al confesarlo
tuviste dolor general de todas tus ofensas hechas a Dios, quedd
indirectamente perdonado; basta que, cuando te acuerdes, lo declares en
confesion. Pero si lo callaste voluntariamente, sigues con la obligacion de
confesar ese pecado y de confesar de nuevo todos los demas que
confesaste, pues tu confesion fue nula y sacrilega.

37. jMaldita vergiienza! a cuantas pobrecitas almas arroja en el
infierno. Por eso Santa Teresa recomendaba a los predicadores: “Predicad,
predicad, sacerdotes, contra las malas confesiones, pues por malas
confesiones se condenan la mayor parte de los cristianos”.

18



38. Cierto dia un discipulo de Socrates entré en casa de una mala
mujer. Al salir ya a la calle, como advirtiese que pasaba su maestro,
queddse dentro para no ser visto. Pero Socrates, que de todo se habia dado
cuenta, se asomo al portal y le dijo: “La vergiienza debieras tenerla para
entrar en este lugar, no para salir de ¢€1”.

Lo mismo digo yo a quienes cometen el pecado y luego no se atreven
a confesarlo: “Hijo mio, lo vergonzoso es el pecar, no el salir del pecado
confesandolo”. Dice el Espiritu Santo: Hay una confusion que es fruto del
pecado y una confusion que trae consigo gloria y gracia (Ecli. 4,25).
Juzguemos como deshonra hacernos enemigos de Dios por el pecado; mas
no tengamos por tal recobrar la gracia divina y el cielo por la confesion de
nuestras culpas.

39. jVerglienza!, pero ;por qué? ;Fue por ventura un baldon para
Maria Magdalena, Maria Egipciaca, Margarita de Cortona y tantas otras
santas penitentes la confesion que de sus culpas hicieron? Precisamente
por eso conquistaron el paraiso, donde, como princesas de tan glorioso
reino, gozan de Dios y gozaran de €l por eternidades sin fin.

San Agustin, después de su conversion, no so6lo confeso su mala vida,
sino que la consigno en un libro, para que el mundo conociera todos sus
extravios.

40. Cuenta San Antonio que un prelado vio en cierta ocasion al
demonio al lado de una mujer que esperaba turno para confesarse. Le
pregunt6 aquél qué hacia, y el demonio respondio: “Cumplir el precepto de
la restitucion. Cuando incité a esta mujer a pecar, le robé la vergiienza para
que pecara; ahora se la estoy restituyendo para que calle su pecado”.

Si, éste es el ardid de que se sirve el demonio, como escribe San Juan
Crisostomo: “Puso Dios vergiienza en el pecado y confianza en la
confesion; el demonio invierte las cosas, poniendo en el pecado confianza
y en la confesion rubor”. El lobo ahoga los gritos de la oveja atenazandole
con sus garras la garganta, logrando asi llevarsela y devorarla. Esto
cabalmente hace el demonio con algunas pobrecitas almas: las sujeta por la
garganta para que no declaren sus pecados y poder llevarselas
tranquilamente al infierno.

41. Se cuenta en la vida del jesuita Padre Juan Ramirez que,
predicando en una ciudad, fue llamado a confesar a una joven moribunda.
Era ¢ésta de buena familia y habia llevado una vida aparentemente santa,
pues comulgaba a menudo, ayunaba y hacia otras penitencias. Confesose

19



con muchas lagrimas al dicho confesor, el cual salid6 de alli sumamente
consolado. Mas he aqui que mientras caminaba de retorno a su casa, dijole
el compafero que consigo habia llevado:

—Padre, mientras vos confesabais a la joven, vi que una mano negra
le apretaba la garganta.

Al oir esto, el Padre Ramirez torn6 a la casa de la enferma; pero al
llegar ya la joven habia muerto. Se retir6 el Padre a su convento, y, estando
en oracion, se aparecio la difunta en forma horrible, rodeada de llamas y
arrastrando cadenas, la cual le dijo que estaba condenada por acciones
deshonestas con un hombre; que nunca habia descubierto al confesor esos
pecados; que en la hora de la muerte quiso confesarlos, pero que el
demonio, como de costumbre, puso en su animo grande empacho,
induciéndola a callarlos. Y desaparecido, dando espantosos alaridos en
medio de un fuerte estruendo de cadenas. (?)

42. —Hija mia, si ya has cometido algun pecado, ;por qué no lo
confiesas en seguida?

—FEs que me da vergiienza.

— jDesventurada de ti —exclama San Agustin—, uUnicamente
piensas en que tienes verglienza, y no piensas en que, si no te confiesas,
estas condenada!

iQue te da vergiienza!

“Pero jcomo! —insiste el mismo santo—, ;no la tienes para hacerte
la herida y la tienes para ponerte la venda que te la puede curar?”. “El
meédico —dice el Concilio de Trento—, si no conoce la enfermedad, no la
puede curar”.

43. ;Oh qué estrago hace dentro de si el alma que, al confesarse,
calla por vergiienza algun pecado mortal! “Lo que para el pecado era
remedio —dice San Antonio—, se convierte en victorioso trofeo de Sa-
tanas”.

Cuando en la guerra se gana una batalla, pasean los soldados con
orgullo las armas tomadas al enemigo. jOh, qué aires de triunfo se da el
demonio con las confesiones sacrilegas, gloridandose de haber arrebatado al
cristiano aquellas mismas armas con que podia ¢l haberlo vencido!

* Refiere este suceso la Historia manuscrita del Colegio de Valencia, c. 23. segin
anota el ilustre historiador P. Antonio Astrain en su Historia de la Compariia de
Jesus, t. 1I. p. 513. Sucedié en Valencia el arto 1562. residiendo alli el P. Juan
Ramirez, célebre predicador de la Compartia en Espafia.

20



iPobres almas, que asi convierten la medicina en veneno! Aquella
infeliz mujer sélo tenia un pecado en su conciencia; callandolo en la
confesion, cometid un sacrilegio, que es pecado mucho mayor Ese es el
triunfo del demonio.

44. Dime, hermana, si por no confesar tu pecado tuvieras que verte
abrasada viva en una caldera de pez hirviendo, y supieras que luego iba a
ser conocido tu pecado por todos tus parientes y vecinos, dime: jlo
callarias? Seguramente que no, sabiendo, por otra parte, que con soélo
confesarlo quedaria oculto tu pecado y tu libre de la ardiente caldera.

Pues bien, es cosa certisima que, si callas tus pecados, irds a arder en
el infierno por toda la eternidad y tus pecados quedaran al descubierto el
dia del juicio, no sélo delante de tus parientes y paisanos, sino a la faz del
mundo entero. Todos nosotros hemos de aparecer de manifiesto delante de
Cristo (2 Cor. 5,10). Yo te desnudaré alzando hasta la cara tus vestidos,

descubriré a los pueblos tu desnudez, mostraré a los reinos tus vergiienzas
(Nah. 3,5).

45. (Has cometido el pecado? Pues si no lo confiesas, te condenas.
Luego, si quieres salvarte, alguna vez tendra que ser la confesion de tus
culpas. Y si algin dia habra de ser, ;por qué no ahora? Si aliquando —dice
San Agustin—, cur non modo? ;A qué esperas? ;ja que te sorprenda la
muerte, después de la cual ya nunca podras hacer confesion? Convéncete
de que cuanto mas tardes en confesar tu pecado y cuanto mas multipliques
los sacrilegios, mas crecera tu vergiienza y la obstinacion en no confesarte.
“De la retencion del pecado —escribe San Pedro Blesense— nace la
obstinacion”. jCuantas almas desventuradas se acostumbraron a callar sus
pecados diciendo: “Cuando llegue la muerte los confesaré¢”! Pero llegd
aquel momento y... jtampoco los confesaron!

46. Ten presente, ademas, que si no confiesas tu pecado, ya no
tendras paz en toda tu vida. jDios mio, y qué infierno tiene que
experimentar dentro de si el pecador que se retira del confesionario sin
haber declarado su culpa! Lleva siempre metida en el seno una vibora, que
sin cesar le esta picando en el corazon. jInfeliz, un infierno aqui en la tierra
y otro después en la eternidad!

47. Ea, pues, hermanos, si por desgracia alguno de vosotros se halla
en el triste caso de haber callado pecados por vergilienza, tenga buen animo
y confiéselos cuanto antes. Digale al confesor: “Padre, me da vergiienza

21



decir un pecado que tengo”, o mas sencillamente: “Tengo ciertos
escrupulos acerca de la vida pasada”. Esto solo bastara para que el confe-
sor tome por su cuenta el sacarte del corazdn la espina que lo mata y dejar
totalmente tranquila tu conciencia. jQué alegria tendrds después de haber
arrojado del corazon aquella vibora!

48. Pero, ademas, ;es que por ventura tienes que manifestar tu
pecado a muchas personas? No; con que se lo digas a una sola, al confesor,
y se lo digas una sola vez, esta todo remediado.

Y para que el demonio no te engafie, has de saber que iinicamente es
obligado declarar los pecados mortales. Por consiguiente, si no fue mortal
tu pecado, o si al cometerlo no lo tenias por tal, no estds obligado a
confesarlo. Por ejemplo: una persona hizo en los dias de su nifiez cosas
deshonestas; no lo tenia entonces por pecado ni le pasaba por el
pensamiento que pudiera serlo; no esta obligada a confesarlo. Pero si, por
el contrario, cuando hizo esas cosas, sentia en la conciencia el
remordimiento de pecado mortal, no le queda entonces mas remedio que
confesarlo o condenarse.

49. —Pero... )y si el confesor descubre a otras personas mi pecado?

— (Descubrir? ;Qué dices? Has de saber que si el confesor hubiera
de ser quemado vivo por no manifestar un solo pecado venial oido en
confesion, estaria obligado a dejarse quemar antes que decirlo. El confesor
no puede hablar de lo que oyo en confesion ni siquiera con el mismo
penitente.

50. —Temo que el confesor me rifia al oir mis faltas.

— jQué te va a reir! Todo eso son falsos temores que te mete en la
cabeza el demonio. El confesor se sienta en el confesionario no para
escuchar éxtasis y revelaciones, sino para oir los pecados de quien se
arrodilla a sus pies, y su mayor consuelo es tener delante a un pecador que
le descubre llanamente sus miserias.

Si en tu mano estuviera librar, sin esfuerzo, de la muerte a una reina
herida por sus enemigos, ;qué alegria no tendrias en salvarla merced a tus
cuidados? Pues esto hace el confesor cuando se le acerca un alma pecadora
a decirle sus pecados; ¢l entonces, dandole la absolucion, curala de la
herida que le abri6 el pecado y arrancala de la muerte eterna del infierno.

51. En la Vida de San Francisco trac San Buenaventura el hecho
siguiente. Una mujer, en su lecho de muerte, acaba de expirar en presencia

22



de sus familiares. Mas he aqui que al ir a amortajarla se incorpora
repentinamente en la cama y, agitada de pies a cabeza, presa de espanto,
manifestd que su alma, en el momento de expirar, estaba ya para hundirse
en los infiernos por haber callado un pecado en la confesion; pero que por
las oraciones de San Francisco habia vuelto a la vida. Inmediatamente hizo
venir a un sacerdote; se confesd deshecha en lagrimas y luego recomendo
a todos los circunstantes que se guardasen de callar ningin pecado en sus
confesiones, porque la misericordia que Dios habia usado con ella no la
tendria con todos. Y dicho esto, de nuevo expiro.

52. Si el demonio te tienta a ocultar algiin pecado, respondele como
lo hizo cierta sefiora llamada Adelaida. Habia tenido relaciones
deshonestas con otro sefior, el cual, en un momento de desesperacion, se
habia estrangulado con sus propias manos, muriendo con signos de
réprobo. La mujer, entonces, se retird a hacer penitencia en un convento. Y
acontecid que, yendo un dia a confesarse de todos sus pecados, se le
apareci6 el demonio y le dijo: “Adelaida, ;jadonde vas?” “Voy —respondio
ella— a confundirme yo y a confundirte a ti, confesandome”. Esa debe ser
también tu respuesta cuando el enemigo te tiente a ocultar algiin pecado en
la confesion: “Voy a confundirme yo y a confundirte a ti”.

(Advierta el catequista que esto de callar pecados por vergiienza en
la confesion es un mal muy comun que se da en todas partes, sobre todo
en poblaciones pequenas. De ahi que al hacer la instruccion catequistica
no ha de contentarse con hablar de esta materia una sota vez, sino vuelva
sobre ello muchas veces y con mucho encarecimiento, para que el pueblo
comprenda la ruina que causan en el alma las confesiones sacrilegas. Y
como los ejemplos suelen impresionar mucho a la gente, he puesto mas
adelante una porcion de ellos de personas que, por callar en la confesion
pecados por vergiienza, se condenaron,).

SECCION 2.*
La confesion debe ser humilde

53. Cuando el penitente se dirige al confesionario, imaginese ser un
reo condenado a muerte, cargado de tantas cadenas cuantos son los
pecados que lleva sobre su conciencia, y que se presenta al confesor, que,
como lugarteniente de Dios, es el tnico capaz de romperle esas ataduras y
librarlo de la muerte eterna.

23



Por consiguiente, debe hablar al confesor con mucha humildad.

El emperador Fernando, haciendo confesion en su propia habitacion,
¢l mismo se adelant6 a ofrecer la silla al confesor y lo hizo sentar en ella.
Como el confesor se maravillara de un acto de tanta humildad, dijole el
emperador: “Padre, ahora yo soy el subdito y vos el superior”.

Hay quienes van a discutir con el confesor y hablan con altaneria,
como si el confesor fuese el subdito y ellos fueran los sefiores. ;Que
provecho van €stos a sacar de sus confesiones?

Tratad, pues, al confesor con sumo respeto. Habladle siempre con
humildad y obedeced humildemente todos sus mandatos. Si os reprende,
callad y recibid sumisos sus amonestaciones. Aceptad con humildad los
remedios que os indica para la enmienda, y nunca os indignéis contra ¢l
tratandole de indiscreto o poco caritativo. ;Qué diriais de un enfermo que,
mientras el cirujano le extirpa el tumor canceroso, lo tratase de cruel y de
hombre de malos sentimientos? Diriais que estaba loco.

— jPero es que me hace ver las estrellas!

—Si; pero ese dolor precisamente es el que te sana; de lo contrario,
moririas.

54. Si el confesor se negara a absolverte en tanto no hayas devuelto
lo que robaste, obedece y no pretendas ser absuelto a la fuerza. ;Ignoras
por ventura que, una vez recibida la absolucion, nadie restituye?

Si el confesor te dice que vuelvas dentro de ocho o quince dias por la
absolucion, y que entretanto alejes de ti la ocasion, te encomiendes a Dios,
te hagas fuerte contras las recaidas y emplees los medios que te indica,
obedece, y asi te veras libre de tus vicios. [ No ves, por la experiencia de tu
pasado, que siempre que te absolvieron sin dilacidn, volviste a los pocos
dias a las andadas?

—Pero ;y si entre tanto me sorprende la muerte?

—No te envid Dios la muerte durante tanto tiempo como estuviste en
pecado, sin pensar lo mas minimo en corregirte, y ahora, que tratas de
enmendarte, ;es cuando temes que te la pueda enviar?

—Pero lo cierto es que entre tanto me puedo morir.

—Si que puedes morir; haz, por consiguiente, a cada paso actos de
contricion, que ya te he dicho anteriormente que a quien tiene intencion de
confesarse y hace un acto de contricion Dios lo perdona.

24



55. (De qué sirve recibir inmediatamente la absolucion siempre que
te confiesas, si no remedias tu pecado? Todas esas absoluciones seran
nuevo combustible para el fuego eterno. Oye el siguiente ejemplo: cierto
sefior, habituado en el vicio, habia escogido un confesor que siempre lo
absolvia; y €l, claro esta, tornaba siempre a recaer. Muri6 el dicho caba-
llero fue visto cabalgar por el infierno a espaldas de otro condenado.
Preguntado quién era aquel que lo llevaba a cuestas, respondio: “Es mi
confesor, quien, por absolverme en todas mis confesiones, me ha con-
ducido al infierno. Yo me he condenado, pero se ha condenado también ¢,
que me trajo aqui”’. Por eso, hermano mio, no tomes a mal si el confesor te
difiere la absolucion para ver como te portas entre tanto. Si, a pesar de
confesarte, vuelves a caer siempre en la misma culpa, no puede el confesor
absolverte si no llevas algun signo extraordinario y manifiesto de tu buena
disposicion; y si te absuelve, os condenais los dos, ti y el confesor.
Obedece, pues, si te difiere la absolucion, y haz todo lo que ¢l te indique;
que luego, cuando hayas cumplido sus indicaciones, te absolvera sin duda
alguna, y conseguiras asi verte libre del pecado.

SECCION 3.*
La confesion debe ser sincera

56. Ser sincera quiere decir que se haga sin engafio ni excusas.

a) Sin engano: Las mentiras leves que se dicen en la confesion,
aunque por el hecho de ser dentro del sacramento tengan una mayor
gravedad, nunca, sin embargo, constituyen pecado mortal. Son mortales
cuando la materia es grave; por ejemplo, si el penitente se confiesa de un
pecado mortal que no cometid o niega un pecado mortal que cometid y no
tiene confesado todavia o, diciendo el pecado, asegura falsamente no estar
habituado en ¢él. Habria en estos casos grave engaiio cometido con el
ministro de Dios.

57. b) Sin excusas: En el tribunal de la penitencia el reo es acusador
de s1 mismo; acusador y no abogado que disculpa su delito. Quien mejor se
acusa, sin buscar paliativos a su culpa, es quien mas abundantemente
recibe la misericordia de Dios.

Cuéntase a este proposito que, visitando un dia el duque de Osuna sus
galeras, se detuvo a preguntar a los galeotes de una de ellas por qué
crimenes estaban alli condenados. Todos decian ser inocentes; uno

25



solamente respondid que eso y mucho mas merecia por sus maldades. El
virrey, entonces, le dijo: “Pues no esta bien que tu, siendo criminal, estés
aqui en medio de tanto inocente”. Y dio orden de ponerlo en libertad.

Pues mucho mejor perdona Dios a quien, en el tribunal de la
penitencia, se confiesa reo y no se excusa.

58. ;Y cuanta imperfeccion en muchas confesiones! Porque hay
quienes, en vez de hablar de sus pecados al confesor, van contandoles
cuatro cosas buenas que hacen: “Padre, yo voy a misa todos los dias y rezo
el rosario; blasfemias no digo, ni juro, ni tampoco robo”. Bueno, y todo
eso jpara qué! ;Para que te alabe el confesor? Confiésate de tus pecados,
examinate y veras si no hay en ti miles de faltas que debes corregir:
murmuraciones, palabras deshonestas, mentiras, imprecaciones, rencores,
sentimientos de venganza.

Otros hay que, en vez de acusarse, van a defender sus pecados y a
justificarse delante del confesor: “Padre, he dicho blasfemias, pero es que
tengo un amo insoportable; tengo odio a una vecina, pero es que me
insultd; he pecado con un hombre, pero es que no tenia que comer...”
(Piensas que te va a servir para nada una confesion semejante? ;Qué es lo
que pretendes? ;Buscas por ventura que el confesor apruebe lo malo que
hiciste? Escucha estas palabras de San Gregorio: “Si te excusas. Dios te
acusard; si te acusas, Dios te excusara”. Se quejoé amargamente el Sefior a
Santa Maria Magdalena de Pazzi de aquellos penitentes que en la
confesion se excusan de sus pecados echando la culpa a los demas:
“Fulanito me puso en la ocasion; zutanito me tento...”. Con lo cual hacen
de la confesion fuente de nuevos pecados, pues por excusar los suyos,
quitan la fama al prdjimo sin necesidad. Habria que hacer con estas
personas lo que se cuenta que hizo un confesor con una mujer que, para
disculpar sus pecados, confesaba todos los de su marido.

— De penitencia —Ile dijo el confesor— rezara usted por sus pecados
una Salve y ayunara durante todo un mes por los pecados de su marido.

—Pero, Padre, ;por qué he de hacer yo penitencia por los pecados de
mi marido?

—Hija, ;y por qué los confiesa, buscando vuestra defensa a costa de
¢l?

Hermanas mias, desde hoy confesad unicamente vuestras propias
culpas y no las culpas de los demas, y decid: Padre, no fue el compaiiero,

26



ni la ocasion, ni el demonio; yo he sido, yo, quien por mi propia malicia he
ofendido a Dios.

59. Cierto que a veces es necesario manifestar al confesor la falta del
projimo para que se entienda la especie del pecado cometido o para que el
confesor se dé cuenta dei peligro en que se halla el penitente y pueda darle
los consejos oportunos. Pero, aun en estos casos, cuando podais ir a otro
confesor que no conozca a aquella otra persona, debéis hacerlo. Ahora que,
si el cambiar de confesor os fuese muy dificil y molesto o juzgaseis que el
confesor ordinario, como mejor conocedor del estado de vuestra con-
ciencia, puede daros un consejo mas acertado, no estais entonces obligados
a buscar otro confesor. En todo caso, procurad ocultar lo més posible la
persona del complice, callando su nombre y diciendo simplemente su
estado o condicion, verbigracia, una joven soltera, una mujer casada, una
persona consagrada a Dios, etc.

60. No hagais tampoco en la confesion —como advierte San
Francisco de Sales— ciertas acusaciones inutiles o rutinarias: “Me acuso
de no amar a Dios con todas mis fuerzas™, “de no recibir los Sacramentos
con el debido fervor”, “de haber tenido poco dolor de mis pecados”. Todo
esto es palabreria inutil y tiempo perdido. Como también lo es el decir:
“Me acuso de haber faltado en los siete pecados capitales o en todos los
sentidos de mi cuerpo contra los diez Mandamientos de la Ley de Dios”.
Dejaos de tan resabidas cantinelas. Mejor es que manifestéis al confesor
alguno de esos defectos en que venis faltando desde hace tanto tiempo sin
ninguna enmienda. Seguramente tenéis algin defecto del cual deseais
corregiros; pues confesaos de él. ;De qué sirve decir: “Me acuso de todas
las mentiras que he dicho, de todas las murmuraciones contra el projimo,
de todas las maldiciones que he lanzado”, cuando nada hacéis por
enmendaros de semejantes faltas, pretextando encima que no podéis
prescindir de ellas? ;Para qué, pues, las confesdis? Eso es burlarse de
Jesucristo y del confesor. Ea, hijos mios, cuando os confes¢is de estos
defectos, aunque sélo sean veniales, confesaos con el propdsito firme de
no caer mas en ellos.

§ 5.—De la penitencia que impone el confesor

61. La satisfaccion, que llamamos penitencia, es también parte
necesaria de la confesion; no parte esencial, pues sin ella puede ser valida,

27



como en el caso de un penitente en trance de muerte que no la puede
cumplir; pero si es parte integrame, de suerte que si el penitente no tiene
en el momento de confesarse intencion de satisfacer la penitencia, la
confesion seria nula. Es, pues, necesaria en el penitente la voluntad de
cumplir la penitencia que le imponga el confesor. Si tiene esta voluntad,
pero luego no la cumple, la confesion es valida; ahora que, si la penitencia
omitida era por materia grave, el penitente cometeria pecado mortal.

62. Debéis saber que, cuando el hombre peca, contrae, ademas de la
culpa, la pena que la culpa merece. En virtud de la absolucion, se perdona
la culpa, y con ella la pena eterna. Y si el penitente tuviese intenso dolor de
contricion, se le perdonaria también toda la pena temporal. Si la contricion
no es tan grande, quedara por satisfacer esta pena temporal, la cual debe
pagarse o en esta vida o en el purgatorio. Con la penitencia sacramental —
ensefa el Concilio de Trento—, no solo se satisface la pena merecida por
nuestras culpas, sino que quedan remediados los malos efectos que dejaron
en nosotros el pecado, las pasiones, los malos hébitos y la dureza del
corazon; y, ademas, se adquiere fuerza para no volver a pecar.

Asi, pues, hijos mios, confesaos cada semana o, a mas tardar, cada
quince dias, y nunca dejéis de confesaros mas de un mes.

63. — /Que pecado comete el que deja de cumplir la penitencia?
—Si ésta es ligera, peca venialmente; si es grave, comete pecado
mortal.

Caso de resultarle al penitente muy dificil el cumplimiento de la
penitencia, puede acudir al confesor que se la impuso o a otro cualquier
confesor y pedir que se la cambien.

64. — ;En qué plazo debe cumplirse la penitencia?

— Dentro del tiempo sefialado por el confesor. Si no determiné
tiempo ninguno, debe cumplirse cuanto antes, ya que si la penitencia es
grave y, sobre todo, si es medicinal, diferirla por mucho tiempo seria pe-
cado mortal.

— Y si, por desgracia, después de la confesion tornase el penitente a
recaer en culpa grave, estaria, no obstante, obligado a cumplir la penitencia
que se le dio?

—Si, estd obligado.
—Pero /satisface, estando como estd en desgracia de Dios?

Satisface, ciertamente.
28



65. Lo malo es que muchos se confiesan, aceptan la penitencia y
luego no la cumplen.

—FEs que no me siento con fuerzas para hacer lo que me ha impuesto
el confesor.

—Pues si veias que no ibas a poder cumplir la penitencia, ;por qué la
aceptaste? Yo os recomiendo que cuando el confesor os ponga una
penitencia que, a vuestro juicio, no podréis cumplir facilmente, le digais
con franqueza: “Padre, temo no poder cumplir lo que me manda; deme
otra penitencia mas hacedera”. ;De qué vale decir a todo “si, padre, si”, si
luego no lo vais a cumplir?

53. Por lo demas, sabed que la penitencia que no se haga en esta vida,
habra de hacerse, y mucho mas grave, alla en el purgatorio.

Oid lo que refiere Turlot. Un enfermo llevaba ya un afio en cama,
sufriendo agudisimos dolores; tantos, que, al fin, pidio a Dios le enviase la
muerte. Dios le mando a decir por medio de un angel que escogiese entre
pasar tres dias en el purgatorio o sobrellevar sus dolores un afio mas. El
enfermo escogio los tres dias de purgatorio. Murid y, estando ya en aquella
carcel, recibié de nuevo la visita del angel, al cual se quejo de haberle
encaiado, pues en vez de tres dias eran ya muchos afios los que alli llevaba
padeciendo.

— ¢Dices muchos afios? —repuso el angel—. jPues no ha pasado ni
siquiera un dia, ni ha recibido todavia sepultura tu cadaver!

Aquella alma rogo6 entonces al angel se dignase devolverle a la vida
para padecer un afio mas los dolores de su antigua enfermedad.

Habiendo vuelto a la vida, exhortaba desde su lecho de dolor a todos
cuantos venian a visitarle que aceptasen de buen grado todas las penas de
esta vida antes que tener que sufrir los tormentos de la otra en el
purgatorio.

67. ;Ojala se dieran arte los penitentes para satisfacer totalmente en
esta vida la penitencia merecida por sus pecados! De ordinario, casi todos
dejan sin satisfacer alguna partecica de la pena temporal que les
corresponde pagar. De muchas almas se lee que, no obstante haber vivido
santamente, permanecieron en el purgatorio por algin tiempo.

Procuremos, por consiguiente, ademas de cumplir la penitencia
sacramental, practicar otras buenas obras, como limosnas, rezos, ayunos y
mortificaciones.

29



Y tengamos afan por lucrar cuantas indulgencias podamos. Las santas
indulgencias nos abrevian las penas que tendriamos que pasar en el
purgatorio.

30



CASOS FUNESTOS

de confesiones sacrilegas

(De las cronicas benedictinas). Era un ermitafio llamado Pelagio.

Ya desde nifio, mientras ayudaba a la pobreza de sus padres
guardando ovejas, era su vida tan ejemplar, que todo el mundo lo
apellidaba santo.

Asi vivido muchos anos.

Muertos sus padres, vendio los escasos bienes que €stos le dejaron y
se retird al yermo. Tuvo alli un dia la desgracia de consentir en un pecado
deshonesto.

Viéndose en pecado, se apodero de ¢l profunda tristeza, pues, por no
perder el buen concepto en que todos le tenian, se avergonzaba de confesar
su culpa.

Acerto aquellos dias a pasar por alli un peregrino, el cual le dijo:

—Pelagio, confi¢sate, que Dios te perdonara y recobraras la paz de tu
alma.

Y desaparecio.

Pelagio, entonces, quiso hacer penitencia de su pecado, pero sin
resolverse a confesarlo, forjandose la ilusion de que, aun sin esto, Dios se
lo perdonaria.

Llamo a las puertas de un monasterio, donde, precedido como venia
de fama de santidad, fue admitido al instante. Hizo alli una vida aspera,
llena de mortificaciones, ayunos y penitencias.

Le llego6 la hora de la muerte e hizo su ultima confesion. Pero el que
en todas las anteriores habia callado por vergiienza su pecado, también lo
calld en esta postrera.

Recibio el santo Viatico, murid y le sepultaron con honores de santo.

31



Mas he aqui que aquella misma noche top6 el sacristan con el cuerpo
de Pelagio fuera de la sepultura. Lo volvid a enterrar. Pero como el extraio
fendmeno volviera a repetirse otras dos noches seguidas, dio aviso de ello
al abad, el cual, acudiendo al lugar con todos los monjes, exclamo:

—Pelagio, ti que en vida fuiste siempre obediente, s¢lo igualmente
en la muerte. Dime, en nombre de Dios, si es por ventura voluntad suya
que coloquemos tu cuerpo en sitio de mas honor.

A lo que el muerto respondi6 con espantosa voz:

— Ay, misero de mi! Estoy en el infierno por no haber confesado un
pecado. Mira, padre abad, mira mi cuerpo.

Y el cuerpo aparecié como un hierro rusiente que lanzaba chispas de
si. Como todos huyeran espantados, llam6 Pelagio al abad para que,
acercandose, le sacase de la boca la particula consagrada que aun tenia
dentro de ella.

—Y ahora —afiadi6é Pelagio— sacadme de la iglesia y arrojadme a
un muladar.

Y asi se hizo.

11

(De los Anales de los PP. Capuchinos). Cuéntase de un religioso
(narrando este caso al pueblo, digase: de un caballero) que, aunque con
fama de fervoroso, hacia sus confesiones sacrilegamente. Cayo gra-
vemente enfermo; le hablaron de prepararse a bien morir; le trajeron un
confesor. Pero cuando lo tuvo delante de si, le dijo:

—Decid, padre, cuando salgais, que me he confesado; pero la verdad
es que no quiero confesarme.

— (Y por que?
—Porque ya estoy condenado. Nunca hice confesion integra de mis

pecados, y ahora Dios me niega, en justo castigo, la gracia de confesarme
bien.

Y diciendo esto, se mordia rabiosamente la lengua, mientras gritaba:

— jLengua maldita, que no quisiste declarar mis pecados cuando
pudiste hacerlo!

32



Y asi, arrancandose la lengua a pedazos y lanzando alaridos, entrego
su alma al demonio. El caddver torndse negro como tizén, y se oyo un
ruido espantoso acompanado de insoportable fetidez.

111

Cuenta el P. Serafin Razzi que en una ciudad de Italia vivia una
distinguida sefiora, al parecer virtuosisima.

Recibi6 en trance de muerte los ultimos Sacramentos, dejando a
todos los presentes sumamente edificados. Y murio.

A vuelta de unos dias, una hija suya, que rezaba y encomendaba al
Sefor, como de costumbre, el alma de su madre, oy6 un ruido extrafio a la
puerta. Mird y vio la horrible figura de un puerco que ardia y apestaba.

Tal espanto se apoderd de la pobre nifia, que corrid a tirarse por la
ventana. Mas oy0 una voz que le decia:

— Detente, hija mia, detente; soy tu desventurada madre, a quien
todos tenian por santa, pero a quien Dios ha condenado al infierno por
pecados que cometi con tu padre y que por rubor nunca confesé. No reces,
pues, por mi, que tu oracion aumenta mi tormento.

Luego, entre alaridos, desaparecio.

1A%

Era —refiere el célebre doctor fray Juan de Ragusa— una mujer de
vida muy espiritual. Frecuentaba la oracion y los Sacramentos, y hasta el
propio obispo teniala por santa.

Fij6 en cierta ocasion sus ojos en uno de sus criados, y tuvo la
desgracia de consentir en malos pensamientos.

Como so6lo se trataba de un pecado mental, hacia por convencerse de
que no seria necesario confesarlo. Con todo, los remordimientos de
conciencia no la dejaban en paz.

Enfermo6 de gravedad; aumentaron los remordimientos, pero ni aun
entonces tuvo valor para confesar su culpa. Y asi murid.

El obispo, que era su confesor y que la tenia, como se dijo, en
concepto de santidad, hizo pasar procesionalmente el cadaver por toda la

33



ciudad, dandole luego sepultura en al capilla particular de su palacio para
satisfacer asi a la mucha devocion que le tenia.

Mas sucedi6 que, al dia siguiente del entierro, el sefior obispo,
entrando en la capilla, vio sobre la losa sepulcral un cuerpo extendido y
cubierto en muchas llamas. Le conjurd por Dios a que dijese quién era.

—Soy su penitenta —respondio—, que por un solo pecado de
pensamiento se ha condenado.

Y con gritos desgarradores maldecia la falsa vergilienza causa de su
eterna desgracia.

\%

Cuenta el P. Martin del Rio que en la provincia del Peru vivia una
joven india, llamada Catalina, sirvienta en la casa de una piadosa sefora, la
cual la indujo a bautizarse y a frecuentar los Sacramentos.

La joven confesaba a menudo, pero callaba ciertos pecados.

Enfermo6 de muerte. Nueve veces se confeso durante la enfermedad,
pero siempre sacrilegamente. Ella misma enteraba de su sacrilego
procedimiento a las demas muchachas de la casa, las cuales, a su vez, se lo
contaron a la sefiora. Pudo €sta entonces enterarse por la misma moribunda
de que los pecados que ocultaba eran ciertas faltas de impureza. Puso en
autos al confesor, el cual, llegdndose a la enferma, la exhortd vivamente a
declarar todas sus culpas. Pero Catalina seguia obstinada en su reserva, y.
harta al fin de tanta insistencia dijo al confesor:

— Dejadme, sefior, en paz y no me molestéis mas, porque perdéis el
tiempo.

Y volviéndose la espalda, pusose a cantar aires profanos.

Estando ya para agonizar, como las compafieras intentaran poner en
sus manos un crucifijo, exclamo:

— iDéjame de crucifijo! jNi sé qué es eso ni lo quiero saber!
Y con estas palabras en los labios expiro.

Desde aquella misma noche se oyeron tales ruidos y tan mal olor se
derramo6 por toda la casa, que la duena se vio en la necesidad de cambiar
de domicilio.

Posteriormente se apareci0 a una de sus antiguas compafieras,
diciéndole que se hallaba en el infierno por sus malas confesiones.

34



\4|

Refiere el P. Francisco Rodriguez que en Inglaterra, cuando atn
reinaba alli la fe catdlica, el rey Egbert tuvo una hija de rara hermosura.
Muchos principes pretendian su mano.

Preguntada por su padre si queria contraer matrimonio, respondio que
tenia hecho voto de castidad perpetua. Le obtuvo el rey dispensa de Roma,
mas ella se mantuvo firme en no querer a otro esposo que a Jesucristo.

Pidi6 a su padre licencia para vivir retirada en un palacio solitario, y
el padre, por el grande amor que le tenia, accedio a sus deseos, seialandole
una pequefia corte de servidores, conforme a su alta dignidad.

Se entregd a una vida santa de oracion, ayunos, penitencias,
frecuencia de sacramentos y visitas a los hospitales, donde ella misma
serbia a los enfermos.

En este género de vida y en la flor de sus dias vino a sorprenderle la
muerte.

Cierta noche, estando en oracion una de las damas que habia sido aya
de la princesa, oyd un gran estruendo y vio en seguida un alma en figura
de mujer, rodeada de fuego y cargada de cadenas, entre una nube de
demonios, la cual le dijo:

—Soy la hija infeliz de Egbert.

— jCémo! —repuso el aya—, ;condenada ti después de una vida tan
santa?

—Condenada, si y muy merecidamente por mis pecados.

— (Pues qué?

—Has de saber que, cuando yo era nifia, gustaba sobremanera de que
uno de mis pajes, por el cual sentia grande inclinacion, me leyese hazafias
en algun libro. Una vez, después de la lectura, me tom¢é la mano y dejé que

me la besara, lo cual fue abrir la puerta a las tentaciones del demonio,
hasta que los dos al fin terminamos pecando.

“Fui a confesarme; comencé a declarar mi culpa, mas he aqui que el
indiscreto confesor me atajo diciendo: «jComo! ;Pero es posible que esto
haga una reina?» Corrida de vergiienza, yo le dije entonces que todo habia
sido cosa pasada en suefio.

”Desde entonces hice penitencias y limosnas, a fin de que Dios me
perdonase, pero sin decidirme nunca a confesar mi pecado.

35



”En la hora de mi muerte, dije al confesor que habia sido gran
pecadora, a lo que ¢l me respondi6 que arrojase de mi tal pensamiento
como una tentacion.

Al expirar, fue arrojada mi alma a la condenacion eterna”.

Esto dijo, y desaparecid; pero fue con tal estrépito, que parecia
derrumbarse el mundo entero, y dejando en la habitacion un olor
pestilente, que durd varios dias.

VII

Nos cuenta el jesuita P. Juan Bautista Manni de una sefiora que
durante muchos afos estuvo callando en sus confesiones un pecado
deshonesto.

Por el lugar donde vivia esta sefiora pasaron dos religiosos de Santo
Domingo, y ella, que siempre aprovechaba las ocasiones de tener a mano
un confesor forastero, rogd a uno de ellos la oyese en confesion.

Cuando luego continuaron su camino los dos frailes, uno de ellos le
dijo al otro, al que habia confesado a la sefiora, que mientras la estaba
confesando habia visto €l salirle de la boca muchas viboras y que ya estaba
para vomitar también un culebron, pero que éste volvido a esconder la
cabeza y a meterse todo dentro de la mujer, cosa que entonces hicieron
igualmente todas las viboras expulsadas anteriormente.

El confesor, sospechando lo que aquello podia significar, torné a la
casa de la sefiora; pero al llegar dijéronle que, mientras se retiraba a sus
habitaciones, habia muerto repentinamente.

Mas tarde, haciendo el dicho fraile oracion, se le aparecio la infeliz
mujer condenada.

—Yo soy —le dijo— la mujer que usted confeso6 el otro dia. Vivia mi
alma en pecado y siempre tuve reparo de confesarme con los sacerdotes
del lugar. Dios le envid a usted para mi remedio, pero también esta vez me
vencio la falsa vergiienza. Y Dios me ha enviado de improviso la muerte al
entrar en mi aposento y con toda justicia me ha condenado al infierno.

Dijo; y. abriéndose la tierra, desaparecio en sus abismos.

36



VIII

Refiere San Antonino que una viuda, persona de mucha devocion,
habiendo tomado amistad con un joven, acabo por pecar con €l.

Se dio a penitencias y a hacer limosnas, y hasta llegd a ingresar en un
convento.

Pero nunca se resolvia a confesar su pecado.
La hicieron abadesa y acab¢ sus dias en olor de santidad.

Una noche, una monja, haciendo oracion en el coro, oyo un fuerte
fragor y vio una sombra envuelta en llamas. Pregunté quién era, y la
sombra respondio:

—Soy el alma de la abadesa; estoy en el infierno.

— (Y por que?

—Por no haber querido confesar un pecado que cometi cuando vivia
en el siglo. Ve y diselo a todas las monjas, y que ninguna rece por mi.

Hizose entonces un gran estruendo y desaparecio.

IX

(De los Anales de los PP. Capuchinos). Cuéntase que una madre
pregonaba a gritos en su lecho de muerte su condenacion eterna a causa de
sus muchos pecados y de sus malas confesiones.

Entre otras cosas, se lamentaba de su descuido en satisfacer ciertas
restituciones.

Como una hija suya se acercara a decirle: “Pues mire, madre,
restituya todo lo que debe; no me importa que haya que venderlo todo; lo
unico que quiero es que su alma se salve”, ella respondio: “jAh, hija
maldita! También por ti, por los escandalos que te di con mis malos
ejemplos, me condeno™.

Y todo era vocear desesperadamente. Hicieron venir un Padre
Capuchino, el cual la exhort6 a confiar en la misericordia divina. A lo que
la infeliz respondio:

— jNada de misericordia! jEstoy condenada! jYa se me ha dado
sentencia, y ya he comenzado a sentir los tormentos infernales!

Se vio entonces su cuerpo levantado en alto hasta las vigas del techo
y ser arrojado desde alli violentamente contra el suelo; y expiro.

37



38



